Классный час «Народы Сибири».

 Цель : приобщение учащихся к национальной культуре народов Сибирского края.

Задачи: познакомить учащихся с местом жительства народов Сибири, трудом с учетом его специфики; бытом (жилище, предметы быта, национальные блюда); общечеловеческими нравственными качествами.Ход мероприятия.

Ребята, я хочу начать наш классный час словми Народы Сибири «И каждый день эта земля Всё шире и просторней…» Б. Гордеев. Я познакомлю Вас с народами, живущими в Сибири.

**Алтайцы.**

Алта́йцы — тюркоязычный народ. Проживают главным образом в Республике Алтай РФ.

 Алтайцы - коренной народ, населяющий горы и предгорья географического Алтая. У алтайцев существовала войлочно-решетчатая юрта и жилище, напоминающее чум, крытое полосами бересты или лиственничной коры — аланчик. Тип жилища зависел от конкретных природных условий, в которых обитала группа, степени её оседлости, экономического положения семьи

 Традиционное жилище алтайцев - аил. Это шестиугольная постройка (у алтайцев 6 считается символическим числом) из деревянных брусьев с остроконечной крышей, покрытой корой, вверху которой оставлено отверстие для дыма. Современные алтайцы используют аил в качестве летней кухни, предпочитая жить в большей по размерам избе.
 В отличие от большинства религий, созданных тем или иным основателем, шаманизм алтае-саянских народов является религией. Алтайцы верили, что все виды благополучия находятся во власти духов и божеств, контакт с которыми осуществляют шаманы.

В одежде алтайцев для мужского и женского комплекса одежды были характерны длинная рубаха с широкими рукавами и открытым воротом и широкие штаны, которые обычно шили из покупной ткани, иногда из кожи. Сверху надевалась свободная овчинная шуба до пят (мехом внутрь) с большим запахом на правую отсрочу — тон. Шуба подпоясывалась широким куском ткани. Обувью служили высокие мягкие сапоги без каблуков. На голове носили мягкую цилиндрическую или округлую шапку из цветной ткани, подбитую мехом чёрного барашка, с меховым околышем. Одно из любимых соревнований – алтайские шашки. Это древняя игра непохожа на другие. Она сочетает правила шашек и шахмат.. Бережное и почтительное отношение к природе было отличительной чертой алтайцев. Они не бросают мусор в воду, не засоряют землю, не ломают без надобности ветки деревьев.
 **Буряты**

 Буряты — коренное население края. Видимо, продвигаясь с юга, буряты оттеснили якутов и эвенков на север.

 Традиционное жилище бурят — юрта. Юрты как войлочные, так и в виде сруба из бруса или брёвен. Деревянные юрты 6-ти или 8-ми угольные. Юрты без окон. В крыше большое отверстие для выхода дыма и освещения. Крыша устанавливалась на четыре столба — тэнги. Иногда устраивался потолок. Дверь в юрту ориентирована на юг. Юрта делилась на мужскую и женскую половину. В центре жилища располагался очаг. Вдоль стен стояли лавки. С правой стороны от входа в юрту полки с хозяйственной утварью. С левой стороны — сундуки, стол для гостей. На одной стене — полка с бурханами или онгонами. Перед юртой устраивали коновязь в виде столба с орнаментом. В XIX веке богатые буряты начали строить для жилья избы.

 Для бурят, как и для других монголоязычных народов, традиционен комплекс верований, обозначаемый термином шаманизм или тенгрианство, на бурятском языке он носил название «хара шажан» (чёрная вера).
С конца XVI века более широкое распространение получил тибетский буддизм.

 Национальный костюм бурят. Летом буряты носили рубаху и халат из шелковых тканей, в дождливую погоду надевали сабу — суконную шинель с пелериной. Зимнюю одежду в виде халата чаще всего шили из овчины, а бедняки — из шкур телят и жеребят. Шапки с бархатным околышем непременно украшались пунцовой шелковой кистью наверху. Женщины втыкали в волосы за ушами две палочки, обшитые материей, к которым по праздникам подвешивался целый ряд цепочек с серебряными подвесками, которые развешивали и на груди.

 Национальная одежда бурят состоит из дэгэла — род кафтана из выделанных овчин, имеющего на верху груди треугольную вырезку, опушенную, равно как и рукава, плотно обхватывающие ручную кисть, мехом, иногда очень ценным. Летом дэгэл мог заменяться суконным кафтаном подобного же покроя.

 Буряты с древних времен расселяются рядом с Байкалом в республике Бурятия. Столица её – город Улан –Удэ. Главный праздник лета – Сурхарбан. На нем устраивают конные скачки. Наездниками выступают мальчишки, начиная лет с восьми. Они уверенно держатся в седле. Во время праздника проводятся состязания по стрельбе из лука.

**Хакасы.**

 Хакасы- самоназвание тадар, мн. ч. тадарлар; устаревшее — минусинские татары. Минусистая котловина и саяно – алтайские нагорья с душистыми луговыми травами и густвми лесами с древних времен были освоены скотоводами и охотниками. Здесь расположена Республика Хакасия. Столица Хакасии – город Абакан.

 Группа минусинских татар - хакасов. Начало XX века

 Численность хакасов в Хакасии Общая численность в РФ — 75,6 тыс. чел.

 Традиционная религия хакасов — шаманизм, в XIX веке многие были крещены в православие (в некоторых случаях насильственно

 Они разводят лошадей, крупный рогатый скот и овец. Большую роль в жизни хакасов играла охота . По вечерам охотники играли на музыкальном инструменте хомысе и рассказывали сказки.

**Тувинцы.**

 Туви́нцы (самоназвание — тыва, множ. число — тывалар; устар. названия: сойоты, сойоны, урянхайцы, танну-тувинцы, таннутувинцы) — народ, основное население Тувы (Тывы).

 Тувинцы представители древних тюркских народов, населявших территории Алтая и Сибири.

Тувинцы сохранили свою национальную самобытность, проявляющуюся в почитании строгих семейно-родовых отношений, вере в духов-хозяев окружающей местности, приверженности скотоводческой деятельности. Республика Тува расположена в самом центре Азии. Есть в Туве и высокие горы и плоские степи. Здесь встретишь и северного оленя, и верблюда. На Западе люди занимались кочевым скотоводством. Любимый праздник Новый год. Столько разных лакомств нужно было подать к столу : и мясные колбасы, и традиционные тувинские пельмени манты, сладкую выпечку.

 В верованиях тувинцев сохраняются и остатки древнего семейно-родового культа, который проявляется в почитании домашнего очага, также сохранился шаманизм. Шаманство распространено в основном среди кочевников-скотоводов и охотников. Оно является неотъемлемой частью духовной и культурной жизни тувинского народа. В 20 веке начали исповедовать буддизм.

 Народ Тувы владеет мастерством хоректээр (горловое пение). Одним из приемов его исполнения является пение одного лица сразу двумя и тремя голосами. Способы исполнения горлового пения являются основой музыкальной культуры и интонационного слуха.

А сейчас я познакомлю вас с игрой этих народностей. Игра Кур узуш (буквально: «порвать пояс»). По правилам участники делились на две команды, становились шеренгами друг против друга на некотором расстоянии, взявшись за руки. Затем песнями называли кого-нибудь из противоположной стороны. Названный игрок бежал, стараясь разорвать шеренгу. Если разрывал — забирал одного или нескольких играющих.